
      rantz Fanon est né le 20 juillet 1925 à Fort-de-France, en Martinique. En 1943, à 18

ans, Fanon rejoint les Forces françaises libres du général de Gaulle. Animé par le

TENTER L’ART
POUR

SOIGNER

QUI EST-IL ?

LA VOIX DE FANON
30 JANVIER 2026 INSTITUT DU MONDE ARABE - UNIVERSITÉ PARIS 8

patriotisme, il fait l’expérience du racisme au sein de l’armée, passe pour un soldat

indiscipliné, mais se bat avec courage lors de la Libération de la France. Il revient

ensuite en Martinique, où il obtient son baccalauréat en 1946, puis part faire des études

de médecine à Lyon (grâce à une bourse), où il se spécialise en psychiatrie. Nommé

médecin-chef à l’hôpital psychiatrique de Blida (Algérie) en 1953, il y analyse les effets

psychiques du système colonial (dépersonnalisation et déshumanisation) et développe des

pratiques thérapeutiques nouvelles. Lorsque la guerre d’Algérie éclate, il soigne les

soldats français le jour et les combattants du Front de libération nationale la nuit. Il

démissionne en 1956 pour rejoindre officiellement le FLN et est expulsé vers la Tunisie.

Se revendiquant désormais « algérien », il devient un représentant majeur de la lutte

indépendantiste en Afrique. Frantz Fanon meurt d’une leucémie à Washington le 6 décembre

1961, quelques mois avant l’indépendance de l’Algérie, à laquelle il a consacré les

dernières années de sa vie.

فانون صوت

            rantz Fanon est né le 20 juillet 1925 à Fort-de-France, en Martinique. En 1943, à 18

ans, Fanon rejoint les Forces françaises libres du général de Gaulle. Animé par le



Avec Peau noire, masques blancs paru en 1952

et Les Damnés de la terre en 1961, Frantz

Fanon a profondément bouleversé la manière

de penser la psychiatrie, en la sortant de

son cadre strictement médical pour en faire

un outil critique du système colonial. En

tant que psychiatre, Fanon n’a jamais séparé

la souffrance psychique de l’histoire, du

racisme et des rapports de domination.

Dans Peau noire, masques blancs, il analyse

les effets intimes et psychologiques du

colonialisme. Fanon y décrit comment le

racisme structure l’inconscient des

individus colonisés, produisant un sentiment

d’aliénation, de honte et de dédoublement.

Le sujet noir, explique-t-il, est contraint

de se construire à travers le regard du

colonisateur, intériorisant des normes

culturelles qui le nient. La pathologie

n’est donc pas individuelle, mais elle est

socialement fabriquée. Il s’attaque ici à

une psychiatrie classique incapable de

penser le racisme comme une violence

psychique majeure, et qui pathologise les

individus sans interroger le système qui les

opprime.

Près de dix ans plus tard, Les Damnés de la

terre radicalise cette analyse. Écrit dans

le contexte de la guerre d’Algérie,

l’ouvrage expose une psychiatrie coloniale

complice de la domination. Une psychiatrie

qui enferme, classe, normalise et neutralise

les corps colonisés. Frantz Fanon y décrit

les troubles psychiques engendrés par la

violence coloniale (traumatismes, psychoses,

dépressions) aussi bien chez les colonisés

que chez les colonisateurs.

La colonisation apparaît alors comme une

machine à produire de la folie, une

organisation sociale fondée sur la

déshumanisation. Mais Les Damnés de la terre

ne se limite pas à un constat. En effet,

Fanon affirme que la libération politique

est indissociable d’une guérison psychique

collective. Décoloniser, c’est aussi réparer

les subjectivités abîmées par des décennies

de domination. La psychiatrie, selon lui, ne

peut être neutre. Soit elle reproduit

l’ordre colonial, soit elle participe à son

renversement en restaurant la parole, la

dignité et l’autonomie des patients,

permettant ainsi leur émancipation.

À travers ces deux œuvres, Frantz Fanon

propose ainsi une psychiatrie décoloniale

avant l’heure, attentive aux contextes

culturels, aux rapports de pouvoir et à la

dimension politique de la souffrance

mentale. Son travail ouvre la voie à des

pratiques thérapeutiques qui ne cherchent

plus seulement à normaliser les individus,

mais à comprendre comment les systèmes

d’oppression façonnent les corps et les

esprits.

QUAND LA PSYCHIATRIE

DEVIENT UN CHAMP DE

BATAILLE DÉCOLONIAL

Pour aller plus loin,

scannez le QR code et retrouvez notre

podcast sur Fanon



LORSQUE L’ART DEVIENT

UN OUTIL DE SOIN

La social-thérapie, expérimentée au lendemain

de la Seconde Guerre mondiale notamment par

François Tosquelles, s’inscrit dans le sillage

d’approches centrées sur le groupe et le lien

social. Contrairement aux thérapies portées

uniquement sur l’individu, elle cherche à

prévenir et résoudre les tensions, les

violences et les blocages relationnels, en

favorisant la coopération et l’intelligence

collective, surtout dans des contextes de

conflit ou de division sociale. Cette méthode

qui s’enrichit également des travaux de Frantz

Fanon met l’accent sur la reconnaissance des

personnes et de leur contexte social et

culturel, afin de lutter contre l’aliénation

produite par le colonialisme. Les ateliers ont

montré que soigner ne se limite pas à traiter

des symptômes individuels, mais implique de

reconstruire les relations humaines et

sociales, de déconstruire les mécanismes de

domination et d’exclusion, et de renforcer la

capacité des groupes à vivre ensemble de

manière constructive. La social-thérapie

propose ainsi des outils pratiques et

collectifs pour transformer les conflits,

développer l’empathie et créer des

environnements où la coopération et le respect

mutuel deviennent possibles, même dans des

situations de forte tension sociale. C’est

aussi ce qu’a tenté le Docteur Cadour à

travers les ateliers artistiques présentés

dans l’exposition.

Le 20 juillet 2025 marquait le centenaire de

la naissance de Frantz Fanon. À cette

occasion, de nombreux événements ont été

organisés au cours de l’année, tels que des

conférences, des podcasts et des films, pour

célébrer sa vie et ses œuvres.

Voici quelques recommandations pour en savoir

plus sur lui, ses luttes, ses travaux et son

apport à la psychiatrie.

Podcasts :

Révolution Frantz Fanon sur France Culture

(4 épisodes)

Cent ans de Frantz Fanon : Panser les

plaies coloniales sur France Culture     

(4 épisodes)

Vidéo :

L’histoire de Frantz Fanon - Histoires

Crépues (YouTube)

Films :

Fanon de Jean-Claude Barny, 2025, 2h13

Frantz Fanon de Abdenour Zahzah, 2025,

1h31

RECOMMANDATIONS



Ce livret est le fruit du travail des étudiant·e·s du Master de Sciences sociales de

l’Université Paris 8 Vincennes – Saint-Denis, intitulé Master Mondes Méditerranéens en

Mouvement. Dans le cadre d’un atelier de médiation culturelle mené en partenariat avec

l’Institut du Monde arabe, nous avons tenté de croiser nos connaissances et nos savoirs

avec le mode de restitution qu’est la médiation culturelle. Nous avons été

accompagné·e·s par Layla Baamara, chercheuse à l’IRD spécialisée dans les mobilisations

contestataires en Algérie, ainsi que par Élodie Roblain, chargée d’action culturelle au

sein de l’Institut du Monde arabe. L’intérêt de cette démarche réside dans le fait de

vous apporter nos connaissances et nos perspectives analytiques, afin de vous

accompagner dans la compréhension des contextes, des concepts et de la figure centrale

de Frantz Fanon. Il s’agit de faciliter le dialogue et la réflexion autour du contenu de

l’exposition.

Présidence : Jack Lang / Direction générale : Chawki Abdelamir /
Commissariat : Djamila Chakour / Technicien son : Dylan Le Corre /
Impression : Imprimerie Launay / 1 : Photo issue de la jaquette de la
première édition publiée aux États-Unis en 1967, sans mention explicite de
copyright / 2 : Anonyme, sans titre, sans date, gouache sur papier, 50 x 32, 5
cm, musée de l’IMA, donation E. et A.-M. Cadour, © musée de l’IMA,
Alberto Ricci / 3 : R.H. Sans titre, 10 janvier 1968, 64,8 x 50 cm, gouache
sur papier, musée de l’IMA, donation E. et A.-M. Cadour, © musée de
l’IMA / Alberto Ricci / 4 : B.M.T Une fleure (sic), 6 novembre 1967,
gouache sur papier, 65 x 50 cm, musée de l’IMA, donation E. et A.-M.
Cadour, © musée de l’IMA, Alberto Ricci / 5 : REKABI M. Sans titre, 27
mars 1969, gouache sur papier, 50 x 65 cm, musée de l’IMA, donation E. et
A.-M. Cadour, © musée de l’IMA , Alberto Ricci.

Rédaction : Hayfa Ben Jemaa, Emma Daran, Rania Khouna, Hania Skou, Clara Berthier, Souhila Boubaker
M’Toumo, Chainez Hellal, Mohea Beauchamp, Léann Viott, Mostafa Almostafa, Adam Chaoui.


